Jacques Lacan

Seminario 8
1960-1961

LA TRANSFERENCIA

EN SU DISPARIDAD SUBJETIVA,
SU PRETENDIDA SITUACION,
SUS EXCURSIONES TECNICAS

1

EN EL COMIENZO ERA EL AMOR?
Sesion del 16 de Noviembre de 1960

La Schwarmerei de Platon.
Socrates y Freud.

Critica de la intersubjetividad.
La belleza de los cuerpos.

! Para las abreviaturas en uso en las notas, asi como para los criterios que rigieron
la confeccion de la presente version, consultar nuestro prefacio: Sobre esta tra-
duccion.




Seminario 8: La transferencia... — Clase 1: 16 de Noviembre de 1960

He anunciado para este afio que trataré de la transferencia en su

disparidad subjetiva, su pretendida situacidn, sus excursiones técni-
2
cas.

Disparidad, no es un término que he elegido facilmente. Subra-
ya esencialmente que lo que estd en cuestion va mas lejos que la sim-
ple nocion de una disimetria entre los sujetos. Se levanta, si puedo de-
cir, desde el principio, contra la idea de que la intersubjetividad pueda
suministrar por si sola el marco en el cual se inscribe el fenémeno.
Hay para decirlo palabras mas o menos comodas segln las lenguas. Es
del término odd que busco algun equivalente para calificar lo que la
transferencia contiene de esencialmente impar.” No hay término para
designarlo, aparte del término imparité {imparidad}, que no es usual
en francés.

Su pretendida situacion, dice todavia mi titulo, indicando con
ello alguna referencia al esfuerzo hecho estos ultimos afios en el anali-
sis para organizar lo que sucede en la cura alrededor de la nocion de
situacion. La palabra pretendida esta ahi para decir que me inscribo en

? Esta especificacién primera, de la que no deja de hacerse cargo la version de Jac-
ques-Alain Miller publicada por Seuil, subraya el misterio de por qué el citado
transcriptor eligié establecer como titulo el abreviado, o desmochado: Le transfert
{La transferencia} (cf. JAM/1 y JAM/2), a la par que argumenta nuestra decision
de seguir en este punto lo establecido por DTSE, ST y ELP. — Nota de ST: “El
anuncio se encuentra en La Psychanalyse, Recherche et Enseignement freudiens
de Psychanalyse, vol. 6, Paris, P.U.F., 1961, p. 313”. — Dicho anuncio, en la sec-
cion de Cursos y Conferencias, decia asi para lo que concernia a Jacques Lacan:
“Seminario: La transferencia en su disparidad subjetiva, su pretendida situacion,
sus excursiones técnicas. El miércoles a las 12 h 15 (a partir del 16 de noviembre)
en la Clinique des Maladies mentales et de I’Encéphale (servicio del Prof. J. De-
lay), 1, rue Cabanis, Paris (14e)”. Afiado al pasar que el mismo programa, en la
seccion de Presentacion de Enfermos, anunciaba para Lacan la “Presentacion de
caso. El viernes, a las 11 h 15 (a partir del 18 de noviembre)”.

? “Es evidente (a little too self evident) que la carta {la lettre} en efecto tiene con
el lugar relaciones para las cuales ninguna palabra francesa tiene todo el alcance
del calificativo inglés odd. Bizarre, por la que Baudelaire la traduce regularmente,
es solo aproximada”, habia escrito algunos afios antes Lacan en su escrito «El se-
minario sobre La carta robada» — cf. Jacques LACAN, Escritos 1, décimo tercera
edicion en espafiol, corregida y aumentada, 1985, p. 17.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 1: 16 de Noviembre de 1960

contra, o al menos en una posicion correctiva, por relacion a ese es-
fuerzo. No creo que se pueda decir del analisis, pura y simplemente,
que hay ahi una situacion. Si la hay, es una de la que también se puede
decir que no es una situacion, o incluso que es una situacion bien fal-
sa.

En cuanto a todo lo que se presenta como técnica, debe inscri-
birse como referido a esos principios, o al menos, a esta bisqueda de
los principios que ya se evoca en la indicacion que da mi titulo de esas
diferencias de enfoque. Para decir todo, aqui es requerida una justa to-
pologia, y, por lo tanto, una rectificacion de lo que estd implicado co-
munmente en el uso que hacemos todos los dias de la nocidn, tedrica,
de transferencia. Se trata de referirla a una experiencia. A ésta la cono-
cemos muy bien, sin embargo, al menos en tanto que, al titulo que sea,
hayamos practicado la experiencia analitica.

He puesto mucho tiempo en llegar a este corazon de nuestra
experiencia. Segun la fecha en que se hace comenzar este seminario,
que es éste en el cual guio a un cierto nimero de ustedes desde hace
algunos afios, es en su octavo o en su décimo afio que yo abordo la
transferencia.® Veran que esa larga demora no carecia de razon.

Comencemos entonces.

* Ocho afios si contamos desde lo que se conoce como Seminario 1, Los escritos
técnicos de Freud, el primero dictado en Sainte-Anne, diez afios si se cuentan los
dos seminarios anteriores, no numerados, que versaban sobre algunos de los histo-
riales clinicos de Freud. De estos ultimos, s6lo contamos con unas breves notas
sobre EI Hombre de los Lobos, que traduje en 1985 (cf. Jacques LACAN, «El
Hombre de los Lobos». Notas de Seminario, 1952; traduccion, para circulacion in-
terna de la Escuela Freudiana de Buenos Aires, de Ricardo E. Rodriguez Ponte,
Ficha N° 1007, E.F.B.A., Noviembre de 1985), y las referencias del propio Lacan,
dispersas a lo largo de sus primeros seminarios numerados, a lo ya dicho por ¢l
sobre Dora y el Hombre de las Ratas en el curso de esos dos afios. — No obstante,
una investigacion que efectué¢ durante mi ultima revision de mi traduccion de la
conferencia que Lacan pronuncio el 8 de julio de 1953 en la primera reunion cien-
tifica de la recientemente fundada Société Francaise de Psychanalyse, bajo el titu-
lo de Lo simbdlico, lo imaginario y lo real, me llevé a concluir que existieron al
menos tres seminarios dictados por Lacan en su consultorio, antes del que conoce-
mos como Seminario 1, primero en dictarse en Sainte-Anne, a saber: 1950-1951,
Seminario sobre Dora; 1951-1952, Seminario sobre EI Hombre de los Lobos; y
1952-1953, Seminario sobre EI Hombre de las Ratas.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 1: 16 de Noviembre de 1960

En el comienzo —

Cualquiera me imputa en seguida que me refiero a alguna paré-
frasis de la formula En el comienzo era el Verbo.’

Im Anfang war die Tat, dice otro.°

Para un tercero, ante todo, es decir en el comienzo del mundo
humano, ante todo estaba la praxis.’

Tienen ahi tres enunciados en apariencia incompatibles. Pero,
en verdad, desde el lugar en que estamos para decidir sobre eso, es de-
cir desde la experiencia analitica, lo que importa no es su valor de
enunciado, sino su valor de enunciacion, o incluso de anuncio, quiero
decir aquello en lo cual hacen aparecer el ex nihilo propio de toda
creacion, y muestran su intimo enlace con la evocacion de la palabra.
A ese nivel, manifiestan evidentemente que vuelven a entrar en el pri-
mer enunciado, En el comienzo era el Verbo.

Si evoco esto, es para diferenciar de eso lo que yo digo, y el
punto desde donde voy a partir para enfrentar este término, el mas
opaco, ese nucleo de nuestra experiencia, que es la transferencia.

Entiendo partir, quiero partir, voy a tratar de partir — comen-
zando con toda la torpeza necesaria — partir hoy de esto, que el térmi-
no en el comienzo tiene ciertamente otro sentido en el analisis.

> Juan, 1, 1.
% GOETHE, Fausto, I, 3. Citado por Freud al final de Tétem y tabu.

" Marx.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 1: 16 de Noviembre de 1960

En el comienzo de la experiencia analitica, recordémoslo, fue el
amor. Este comienzo es otra cosa que la transparencia a si misma de la
enunciacion, que daba su sentido a las formulas de recién. Es un co-
mienzo espeso, un comienzo confuso. Es un comienzo no de creacion,
sino de formacion. Llegaré en seguida al punto histérico en que nace
del encuentro de un hombre y de una mujer, de Joseph Breuer y de
Anna O. en la observacion inaugural de los Studien Uber Hysterie,
donde nace lo que ya es el psicoandlisis, y que la propia Anna bautizd
con el término de talking-cure, o aun de deshollinamiento de chime-
nea, chimney sweeping.®

Antes de llegar a ello, quiero recordar un instante, para quienes
no estaban aqui el afio pasado, algunos de los términos alrededor de
los cuales ha girado nuestra exploracion de lo que he llamado la ética
del psicoanalisis.’

El afio pasado, he querido explicar ante ustedes — digamos, pa-
ra referirme al término de creacidon que he dado recién — la estructura
creacionista del ethos humano como tal, el ex nihilo que subsiste en su
corazdn, y que constituye, para emplear un término de Freud, el na-
cleo de nuestro ser, Kern unseres Wesens.'® He querido mostrar que
este ethos se envuelve alrededor de este ex nihilo como subsistiendo
en un vacio impenetrable.

Para abordarlo, y para designar ese caricter impenetrable, he
comenzado, recuerdan ustedes, por una critica cuyo fin consistia en re-
chazar expresamente lo que ustedes me permitiran llamar, o al menos

¥ Josef BREUER y Sigmund FREUD, Estudios sobre la histeria (1893-95), «Sefiori-
ta Anna O.» (Breuer), en Sigmund FREUD, Obras Completas, Volumen 2, Amo-
rrortu editores, Buenos Aires, 1980. Cf. p. 55.

? Jacques LACAN, Seminario 7, La ética del psicoanalisis (1959-1960). Hay ver-
siones castellanas de la Escuela Freudiana de Buenos Aires y (segun el texto esta-
blecido por Jacques-Alain Miller) de la Editorial Paidos.

10«A consecuencia de este advenimiento tardio de los procesos secundarios, el nu-
cleo de nuestro ser, que consiste en mociones de deseos inconcientes, permanece
inaprehensible...” — cf. Sigmund FREUD, La interpretacion de los suefios (1900
[1899]), en Obras Completas, Volumen 5, Amorrortu editores, Buenos Aires,
1979, pp. 592-593.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 1: 16 de Noviembre de 1960

lo que aquéllos que me escucharon me dejaran llamar, la Schwarmerei
de Platon.

Schwarmerei, para aquéllos que no lo saben, designa en aleman
ensonacion, fantasia {fantasme}, dirigida hacia algin entusiasmo, y
mas especialmente hacia la supersticion, **el fanatismo**. En resu-
men, se trata de una notacidn critica, afiadida por la historia, en el or-
den de la orientacion religiosa. El término de Schwérmerei tiene neta-
mente esta inflexion en los textos de Kant.'' Y bien, **lo que yo lla-
mo** la Schwarmerei de Platon, es haber proyectado sobre lo que yo
llamo el vacio impenetrable la idea del Soberano Bien.

Tal es el camino que, con mas o menos €xito, seguramente, en
una intencion formal, he tratado de seguir — ;qué resulta para noso-
tros del rechazo de la nocién platonica del Soberano Bien como ocu-
pando el centro de nuestro ser?

Para alcanzar nuestra experiencia, sin duda, pero con un objeti-
vo critico, *he procedido a partir de lo que podemos llamar la conver-
sién aristotélica*'> por relacion a Platon. Aristoteles estd para noso-
tros, sin ninguna duda, superado en el plano ético, pero en el punto al
que hemos llegado, el de deber mostrar la suerte historica de las no-
ciones ¢éticas a partir de Platon, la referencia aristotélica es seguramen-
te esencial.

"' La raiz de Schwarmerein remite literalmente a “enjambres”, aunque, como su-
giere Lacan en este pasaje, en la historia pasa a designar a los activistas de la Re-
forma religiosa en el siglo XVI, deslizando su significado hacia los de “sectario” y
“fanatico”, de alli que a veces, como en una version castellana de la Critica del
juicio que he consultado, se traduzca por “exaltacion”. En la clase del 8 de Mayo
de 1963, de su Seminario 10, La angustia, Lacan vuelve sobre esta connotacion
religiosa del término, por relacién a lo que ahi denomina “un mito del origen psi-
cologico del conocimiento”, y dice: “...son las aspiraciones, los instintos, las nece-
sidades, afiadan religiosas, desde luego, no daran sino un paso mas, seremos res-
ponsables de todos los extravios de la razon, la Schwarmerei kantiana con todos
sus desemboques implicitos sobre el fanatismo” — cf. Jacques LACAN, Seminario
10, La angustia, Version Critica, para circulacion interna de la Escuela Freudiana
de Buenos Aires, de Ricardo E. Rodriguez Ponte.

12 [he procedido en parte de lo que podemos llamar la conversion aristotélica] —
en este punto, coinciden las versiones JAM/1, JAM/2, ST y ELP.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 1: 16 de Noviembre de 1960

Al seguir lo que la Etica a Nicbmano contiene de un paso deci-
sivo en la edificacion de una reflexion ética, es dificil no ver que, si
ella mantiene la nocion de Soberano Bien, cambia profundamente su
sentido. Por un movimiento de reflexion inversa, lo hace consistir en
la contemplacion de los astros, es decir de la esfera mas exterior del
mundo. Y es justamente porque esta esfera, que era para Aristoteles
un existente absoluto, increado, incorruptible, esta para nosotros deci-
sivamente volatilizada en el espolvoreo de las galaxias, altimo término
de nuestra investigacion cosmologica, que podemos tomar la referen-
cia aristotélica como punto critico de lo que es en la tradicion antigua
la nocion de Soberano Bien.

Por este paso, hemos sido puestos contra la pared, una pared
siempre la misma desde que una reflexion ética trata de elaborarse.
Nos era preciso asumir o no aquello de lo que la reflexion **ética™*,
el pensamiento ético, jamas ha podido desembarazarse, a saber que no
hay algo bueno, good, Gute y placer, sino a partir del Bien. Y nos que-
daba buscar el principio del Wohl tat, del obrar bien, y lo que infiere
permite que podamos decir que eso quiza no es simplemente la B.A.,
la buena accidn, asi fuese ella llevada a la potencia kantiana de la ma-
xima universal."

Si debemos tomar en serio la denuncia freudiana de la falacia de
las satisfacciones llamadas morales, en tanto que en ellas se disimula
una agresividad que realiza ese resultado de sustraer su goce a quien la
ejerce, aun repercutiendo sin fin su perjuicio sobre sus partenaires so-
ciales — lo que indican estas largas condicionales, circunstanciales, es
exactamente el equivalente de EI malestar en la cultura en la obra de
Freud. Uno debe preguntarse por qué medios operar honestamente con
*el deseo*'?. Es decir — ;como preservar el deseo en el acto, la rela-
cion del deseo con el acto? El deseo encuentra ordinariamente en el
acto mas bien su colapso que su realizacion, y, a lo mejor, el acto no
presenta al deseo mas que su hazafia, su gesta heroica. ;Como preser-

3 Sobre este punto, véase: Jacques LACAN, «Kant con Sade», en Escritos 2, Siglo
Veintiuno Editores, décimo tercera edicion en espaiiol, corregida y aumentada,
1985, p. 745.

" Ilos deseos] — Nota de DTSE: “Se trata del deseo en su singularidad y no de
una eventual lista de los deseos”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 1: 16 de Noviembre de 1960

var, digo, del deseo con ese acto, lo que se puede llamar una relacion
simple, o saludable?

No mastiquemos las palabras de lo que quiere decir saludable
en el sentido de la experiencia freudiana. Eso quiere decir desembara-
zado, tan desembarazado como sea posible, de esa infeccion que es
para nosotros — pero no solamente para nosotros, para todos desde
siempre, desde que se abren a la reflexion ética — el fondo bullente de
todo establecimiento social como tal.

Esto supone, desde luego, que el psicoandlisis, en su manual
operatorio mismo, no respete esa nube, esa catarata nuevamente in-
ventada, esa llaga moral, esa forma de ceguera, que constituye una
cierta practica desde el punto de vista que se dice socioldgico. Podria
recordar aqui lo que ha podido presentificar a mis ojos tal encuentro
reciente de aquello en lo que desemboca, vacio y escandaloso a la vez,
esa investigacion que pretende reducir una experiencia como la del in-
consciente a la referencia de dos, tres, incluso cuatro modelos sociolo-
gicos — pero mi irritacion, que fue grande, ha pasado, y dejaré a los
autores de tales ejercicios en los caminos trillados que quieran reco-
gerlos."”

Preciso que, al hablar en estos términos de la sociologia, por
cierto no hago referencia al nivel de meditacién en que se sitiia la re-

!> Lacan alude aqui seguramente a la intervencion de Henri Lefebvre en el sexto
Coloquio de Bonneval organizado por Henri Ey ese mismo afio. Cf. Henri EY, El
inconsciente (Coloquio de Bonneval), Siglo Veintiuno Editores, México, 1970. En
su ponencia titulada «Modelos socioldgicos del inconsciente» Henri Lefebvre pro-
pone efectivamente cuatro modelos sociologicos del inconsciente (op. Cit., pp. 375
y ss), pero la raiz de la “irritacion” de Lacan respecto de este autor habria que re-
montarla a un encontronazo un poco anterior entre ambos, durante el Coloquio de
Royaumont sobre la dialéctica, y luego, en este mismo Coloquio de Bonneval, en
la discusion que siguid a la ponencia de Jean Laplanche y Serge Leclaire titulada
«El inconsciente: un estudio psicoanalitico», en los que Lefebvre le busco las cos-
quillas a Lacan con sus ironias a propoésito del papel del lenguaje en el estatuto del
inconsciente. Es en el curso de esta ultima discusiéon donde encontramos la refe-
rencia de Lefebvre al poker (op. cit., p. 168) sobre la que volvera mas adelante La-
can en esta misma clase del Seminario. La respuesta de Lacan, tanto a la ponencia
de sus discipulos como a la intervencion de Lefebvre, sigue inmediatamente a ésta
ultima (op. cit., pp. 168 y ss), y fue publicada finalmente en los Escritos, tras al-
gunas revisiones, con el titulo «Posicion del inconscientey.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 1: 16 de Noviembre de 1960

flexion de un Lévi-Strauss — consulten su discurso inaugural en el
College de France — quien se refiere expresamente a una meditacion
ética sobre la practica social.'® La doble referencia a una norma cultu-
ral por una parte, mas o menos miticamente situada en el neolitico, y a
la meditacion de politica de Rousseau por otra parte, es ahi suficiente-
mente indicativa. Pero dejemos, eso aqui no nos concierne.

Recordaré solamente que es por el sesgo de la referencia propia-
mente ética que constituye la reflexion salvaje de Sade, que es sobre
los caminos insultantes del goce sadianista, que les he mostrado uno
de los accesos posibles a la frontera propiamente tragica donde se si-
taa la Oberland freudiana.'” Es en el seno de lo que algunos de uste-
des han bautizado el entre-dos-muertes — término muy exacto para
designar el campo donde se articula como tal todo lo que sucede en el
universo disefiado por Sofocles, y no solamente en la aventura de Edi-
po Rey'® — que se sitna ese fendmeno por el que creo poder decir que
hemos introducido un punto de referencia en la tradicion ética, en la
reflexion sobre los motivos y las motivaciones del Bien. Este punto de
referencia, lo he designado propiamente como siendo el de la belleza,
en tanto que ella adorna, o mas bien, en tanto que ella tiene por fun-
cién el constituir la ultima barrera antes del acceso a la cosa ultima, a
la cosa mortal, en ese punto a donde la meditacion freudiana ha llega-
do a hacer su tltima confesion bajo el término de pulsion de muerte.

Les pido perdon por este largo rodeo, que no es mas que un bre-
ve resumen en el que he creido que debia perfilar lo que hemos dicho
el afio pasado. Este rodeo era necesario para recordar, en el origen de
lo que vamos a tener que decir ahora, aquello sobre lo cual nos hemos
detenido en lo concerniente a la funcion de la belleza. En efecto, no he

'8 El texto de la clase inaugural pronunciada por Claude Lévi-Strauss al ocupar la
catedra de Antropologia Social en el Colegio de Francia, el 5 de enero de 1960,
fue publicado en castellano como capitulo de «Introduccion» en Claude LEVI-
STRAUSS, Antropologia estructural, Editorial Universitaria de Buenos Aires,
1961.

17 La referencia es, nuevamente, a su Seminario del afo anterior, sobre La ética
del psicoanalisis.

'® En dicho Seminario, la referencia elegida fue a la Antigona, también de S6fo-
cles.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 1: 16 de Noviembre de 1960

tenido necesidad de evocar, para la mayoria de ustedes, lo que consti-
tuye el término de lo bello, de la belleza, en ese punto de inflexién que
he llamado la Schwarmerei platonica.

Provisoriamente, a titulo de hipdtesis, vamos a considerar que
¢ésta constituye, en el nivel de una aventura si no psicologica, al menos
individual, el efecto de un duelo que bien podemos decir inmortal,
puesto que esta en la fuente misma de todo lo que se ha articulado des-
pues, en nuestra tradicion, sobre la idea de inmortalidad — el duelo
inmortal de aquél que encarna esa apuesta de sostener su pregunta,
que no es otra que la pregunta de cualquiera que habla, hasta el punto
en que ¢l la recibia, a esta pregunta, de su propio demonio, segin
nuestra formula, bajo una forma invertida.'” *° He nombrado a Socra-
tes — Socrates, puesto asi en el origen, digdmoslo inmediatamente, de
la mas larga transferencia, lo que daria a esta formula todo su peso,
que haya conocido la historia *del pensamiento®.

Entiendo hacérselos sentir — el secreto de Socrates estara de-
tras de todo lo que diremos este afio de la transferencia.

' Afios después, Lacan relataba asi el origen de su formula: “En realidad es siem-
pre lo mismo. Es el cuento del mensaje que cada quien recibe en su forma inverti-
da. Digo esto desde hace mucho tiempo y la gente se rie. A decir verdad, se lo de-
bo a Claude Lévi-Strauss. Se inclind hacia una excelente amiga mia, que es su es-
posa, Monique, para llamarla por su nombre, y le dijo, a proposito de lo que yo es-
taba expresando, que asi era, que cada quien recibe su mensaje en forma invertida.
Monique me lo repiti6. Imposible dar con una formula mas afortunada para lo que
queria decir en aquel momento. Pero me la paso6 ¢l. Como ven, tomo lo mio donde
lo hallo” — cf. Jacques LACAN, «La tercera» (VII° Congreso de la Escuela Freu-
diana de Paris, Roma, 1974), en Intervenciones y Textos 2, Ediciones Manantial,
Buenos Aires, 1988, p. 77.

2« lo que vosotros me habéis oido decir muchas veces, en muchos lugares, a sa-
ber, que hay junto a mi algo divino y demoniaco; esto también lo incluye en la
acusacion Meleto burlandose. Estd conmigo desde nifio, toma forma de voz vy,
cuando se manifiesta, siempre me disuade de lo que voy a hacer, jamas me incita”
— cf. PLATON, Apologia de SAcrates, 31d. Salvo indicacion en contrario, me val-
dré en lo sucesivo en la version castellana de este dialogo efectuada por J. Calog-
ne Ruiz, en PLATON, Apologia de Socrates — Banquete — Fedro, Biblioteca Clasi-
ca Gredos, 1993.

10



Seminario 8: La transferencia... — Clase 1: 16 de Noviembre de 1960

Este secreto, Socrates lo ha confesado. Pero no es porque uno lo
confiese que un secreto cesa de ser un secreto. Socrates pretende no
saber nada, sino saber reconocer lo que es el amor, saber reconocer in-
faliblemente, nos dice — paso al testimonio de Platon, particularmen-
te en el Lisis, paragrafo 204c — ahi donde los encuentra, donde esta el
amante y donde esta el amado.”'

Son multiples las ocurrencias de esta referencia de Socrates al
amor, y nos devuelven a nuestro punto de partida, en tanto que entien-
do acentuarlo hoy. En efecto, por pudico, o inconveniente, que sea el
velo mantenido, semi-apartado, sobre el accidente inaugural que des-
vi6 al eminente Breuer de dar toda su consecuencia a la primera expe-
riencia, sin embargo sensacional, de la talking-cure, es muy evidente
que eso era una historia de amor. Que esta historia de amor no haya
existido solamente del lado de la paciente, tampoco es dudoso.?

No es suficiente decir, en los términos exquisitamente discretos
que son los nuestros, como el sefior Jones lo hace en tal pagina de su
primer volumen de la biografia de Freud, que Breuer debio ser la vic-
tima de lo que nosotros llamamos, dice, una contratransferencia un po-
co acentuada. Esta claro que Breuer amo a su paciente. Como la prue-
ba mas evidente de eso no necesitamos mas que lo que, en caso pare-
cido, es su salida perfectamente burguesa, el retorno a un fervor con-
yugal reanimado, el viaje de urgencia a Venecia, que ademas tuvo co-
mo resultado el fruto de una nueva nifa que se afiadio a la familia, cu-

21 E] texto aludido por Lacan pertenece al dialogo platonico titulado Lisis o de la
amistad, donde podemos leer (habla Socrates): “Hippotales, hijo de Hierénimo, le
dije, no tengo necesidad de que me digas, si amas o no amas; me consta, no solo
que tu amas, sino también que has llevado muy adelante tus amores. Es cierto que
en todas las demads cosas soy un hombre inttil y nulo, pero el dios me ha hecho la
gracia de un don particular que es el de conocer a primer golpe de vista el que ama
y el que es amado” — cf. PLATON, Obras Completas, tomo I, Editorial Bibliogra-
fica Argentina, Buenos Aires, 1967, p. 456.

2 La referencia, nuevamente, es al caso de la «Sefiorita Anna O.», en los Estudios
sobre la histeria.

11



Seminario 8: La transferencia... — Clase 1: 16 de Noviembre de 1960

yo fin, muchos afios después, nos indica bastante tristemente Jones,
, . . ., , . . 2
debia confundirse con la irrupcion catastrofica de los nazis en Viena.”

No hay que ironizar sobre este tipo de accidentes, salvo, desde
luego, por lo que estos pueden presentar de tipico en relacidon a cierto
estilo propio de las relaciones llamadas burguesas con el amor. Ellos
revelan la necesidad {besoin}, la necesariedad {nécessité}, de un des-
pertar en relacion a esa incuria del corazéon que se armoniza tan bien
con el tipo de abnegacion en que se inscribe el deber burgués.

No esté ahi lo importante. Poco importa que Breuer haya resisti-
do o no. Lo que mas bien debemos bendecir, en este momento, es el
divorcio ya inscripto mas de diez afios antes, entre Freud y él. Eso su-
cede en 1882, seran necesarios diez afios para que la experiencia de
Freud desemboque en la obra de los Studien Uber Hysterie escrita con
Breuer, quince afos para que Breuer y Freud se separen. Todo esta
ahi. El pequeno Eros, cuya malicia, en lo mds stbito de su sorpresa, ha

3 El parrafo del libro de Jones al que alude Lacan es el siguiente: “La paciente,
que en su opinién se habia mostrado como un ser asexual, y durante todo el trata-
miento no habia hecho la menor alusion a tan escabroso tema, estaba sintiendo
ahora los dolores de un falso parto histérico (pseudociesis), culminacion logica de
un embarazo imaginario que se habia iniciado y habia seguido su curso, inadverti-
damente, en respuesta a la atencion médica de Breuer. Aunque sumamente violen-
to frente a esto, Breuer consiguié calmarla hipnotizandola, y bafiado en sudor ftio,
abandon¢ la casa. Al dia siguiente partié con su mujer rumbo a Venecia, donde
pasaron una segunda luna de miel, cuya consecuencia fué el nacimiento de una hi-
ja. Es curioso comprobar que la hija concebida en circunstancias tan especiales
habria de suicidarse sesenta aflos mas tarde, en Nueva York” — cf. Ernest JONES,
Vida y Obra de Sigmund Freud, Tomo I, pp. 235-236, Ediciones Hormé, Buenos
Aires, 1976. Ahora bien, estudios posteriores, como los de Lucy Freeman y H. F.
Ellenberger, descubrieron que esta hija de Breuer, cuyo nombre era Dora, fue
concebida varios meses antes de este episodio final del tratamiento de Anna O., y
segiin conjeturan Lisa APPIGNANESI y John FORRESTER en su libro Las mujeres
de Freud, Planeta, Buenos Aires, 1996, p. 103, esta Dora, nacida tres meses antes
de la supuesta escena del parto histérico de Bertha, habria sido concebida exacta-
mente un ano antes de dicha escena; en cuanto a su “suicidio”, no fue “sesenta
anos mas tarde, en Nueva York”, como extranamente informa Jones, sino a la lle-
gada de la Gestapo para conducirla a un campo de concentracion, por lo que deno-
minarlo suicidio sin mas es por lo menos menospreciar el contexto del asunto.
Una interesante sinopsis de estos y otros datos relacionados puede leerse en el ar-
ticulo de Karina GLAUBERMAN, «Fin de siglo. Viena: alumbramiento e iluminis-
mo», cuyo texto se encontrara en la Biblioteca de la E.F.B.A.

12



Seminario 8: La transferencia... — Clase 1: 16 de Noviembre de 1960

golpeado al primero, y lo obligd a la fuga, encuentra su amo en el se-
gundo, Freud. ;Y por qué?

Yo podria decir — déjenme divertirme un momento — que es
porque, para Freud, estaba cortada la retirada. Este elemento pertenece
al mismo contexto que el que conocemos desde que tenemos su co-
rrespondencia con su novia, el de esos amores intransigentes de los
que era sectario. El encuentra mujeres ideales, que le responden segun
el modo fisico del erizo, Sie streben dagegen,** como lo escribe en el
suefio de la inyeccion de Irma, donde las alusiones a su propia mujer
no son evidentes, ni confesadas — ellas estan siempre a contrapelo.
La Frau Professor aparece en todos los casos como un elemento del
dibujo permanente que nos entrega Freud, de su sed, y dado el caso es
el objeto del maravillarse de Jones, quien no obstante, si creo en mis
informaciones, sabia lo que queria decir someterse.

Ese seria un curioso comun denominador entre Freud y Sécra-
tes, Socrates, del que ustedes saben que €l también tenia que vérselas
en su casa con una incomoda *harpia**. La diferencia entre ambas,
para ser sensible, seria aquella cuyo perfil nos ha mostrado Aristofa-
nes, entre la nutria pomposa y la comadreja lisistratesca, cuya potencia
de mordida tenemos que sentir en las réplicas de Aristofanes. Simple
diferencia de olor.”

Ya es bastante sobre este asunto. Pienso que ahi no hay mas que
una referencia ocasional, y que este dato en cuanto a la existencia con-

% “Ella se resiste a eso”: remite al relato del suefio de la inyeccién de Irma, cuan-
do Freud lleva a Irma hasta la ventana para revisar el interior de su garganta, y en-
tonces dice: “Se muestra un poco renuente, como las mujeres que llevan dentadura
postiza” — cf. Sigmund FREUD, La interpretacion de los suefios, en Obras Com-
pletas, Volumen 4, Amorrortu editores, Buenos Aires, 1979, p. 128. — Nota de
EFBA: “En sus origenes, el verbo strduben significa: erizar (plumas, pelos) como
lo hacen los animales que son atacados [...]. En el siglo XIV, el verbo strduben se
convierte en reflexivo: sich strauben: erizarse, adquiriendo el sentido figurado: re-
sistirse, oponerse a algo”.

> {mégeére} — [ama de casa {ménagére}] — JAM/2 corrige: [harpia] — su nom-
bre, recordémoslo, era Xantipa.

% No he encontrado, en la comedia Lisistrata, de Aristofanes, ninguna referencia
a la comadreja o a la nutria.

13



Seminario 8: La transferencia... — Clase 1: 16 de Noviembre de 1960

yugal no es de ningin modo indispensable, pueden quedarse tranqui-
los, para vuestra buena conducta. Tendremos que buscar mas adelante
el misterio de lo que estd en cuestion.

A diferencia de Breuer, y cualquiera que sea la causa de esto, el
camino que adopta Freud hace de ¢l el amo del temible diosecillo. El
elige, como Soécrates, servirlo para servirse de él. Ahi, en ese servirse
de él, del Eros — todavia teniamos que subrayarlo — comienzan para
nosotros los problemas. Pues, ;servirse de ¢l para que?

Es respecto a eso, precisamente, que era necesario que les re-
cuerde los puntos de referencia de nuestra articulacion del afio pasado
— ¢servirse de ¢l para el Bien? Sabemos que el dominio de Eros llega
infinitamente mas lejos que cualquier campo que pueda cubrir el Bien.
Partamos al menos teniéndolo por adquirido, y es en esto que los pro-
blemas que plantea para nosotros la transferencia no hacen aqui mas
que comenzar. Por otra parte, es una cosa perpetuamente presentifica-
da en mi espiritu — y en el de ustedes, en tanto que es lenguaje co-
rriente, discurso comun sobre el andlisis, decir, en lo que concierne a
la transferencia, que ustedes no deben de ninguna manera, ni precon-
cebida, ni permanente, postular como primer término de vuestra ac-
cion el bien, pretendido o no, de vuestro paciente, sino precisamente
su eros.

No creo que deba dejar de recordar aqui una vez mas lo que
conjuga, en el maximo de lo escabroso, la iniciativa socratica y la ini-
ciativa freudiana, aproximando sus soluciones en la duplicidad de tér-
minos de esta expresion masiva — Socrates, ¢l también, elige servir a
Eros para servirse de ¢€l, **o** sirviéndose de ¢l. Eso lo condujo muy
lejos, obsérvenlo — a un muy lejos que uno se esfuerza por camuflar
haciendo de eso un puro y simple accidente de lo que recién llamaba
el fondo bullente de la infeccion social. ;Pero no es cometer con ¢l
una injusticia, no darle la razdn, creerlo? ;Creer que €l no sabia per-
fectamente que iba propiamente a contracorriente de todo ese orden
social en medio del cual inscribia su practica cotidiana? ;Su compor-
tamiento no era verdaderamente insensato, y escandaloso, a pesar de
los méritos con que la devocidon de sus discipulos haya entendido re-
vestirlo inmediatamente, poniendo de relieve sus aspectos heroicos?
Esta claro que ellos no han podido hacer otra cosa que ** ***’ regis-

14



Seminario 8: La transferencia... — Clase 1: 16 de Noviembre de 1960

trar lo que es una caracteristica mayor en Socrates, y que el propio
Platon califico con una palabra que siguié siendo célebre entre aqué-
llos que se aproximaron al problema de Socrates — su atopia {dro-
nio} en el orden de la ciudad.

En el lazo social, [las opiniones no tienen su lugar]®® si no son
verificadas por todo lo que asegura el equilibrio de la ciudad, y, en
consecuencia, Socrates no solamente no tiene en ella su lugar, sino
que no estd en ninguna parte. ;Qué hay de asombroso si una accion
tan vigorosa en su caracter inclasificable que ella vibra todavia, y to-
mo6 su lugar, hasta nosotros, qué hay de asombroso en que ella haya
desembocado en la pena de muerte? — es decir, de la manera mas cla-
ra, en la muerte real, infligida en una hora escogida de antemano, con
el consentimiento de todos, y para el bien de todos — y después de to-
do, sin que los siglos jamas hayan podido decidir después si la sancion
era justa o injusta.” De ahi, ja donde va el destino de Socrates? — un
destino que no es excesivo, me parece, considerar, no como extraordi-
nario, SIno cCOmMo necesario.

Freud, por otra parte, ;no es siguiendo el rigor de su camino que
descubrio la pulsion de muerte? Esto es también algo muy escandalo-
s0, aunque menos costoso, sin ninguna duda, para el individuo. ;Es
esa una verdadera diferencia?

La légica formal repite desde hace siglos, no sin razén en su in-
sistencia, que Socrates es mortal, que, entonces, siempre debia morir
algiin dia. Pero no es que Freud haya muerto tranquilo en su cama lo
que aqui nos importa. El afio pasado me esforcé en mostrarles la con-
vergencia de lo que ahi estd dibujado con la aspiracion sadianista. La
idea de la muerte eterna debe aqui distinguirse de la muerte en tanto
que ella hace del ser mismo su rodeo, sin que podamos saber si ahi
hay sentido o contrasentido {non-sens}, y también de la otra, la segun-
da, la de los cuerpos, los que siguen sin compromiso a Eros — Eros,

27 [1’10]

8 ##no hay creencias saludables**
* Una interesante, resumida y clara reconsideracion de esta cuestion se encontrara
en Pablo DA SILVEIRA, Historias de filosofos, Alfaguara / Fundacion Banco de

Boston Uruguay, Buenos Aires, 1999. Cf. el capitulo titulado «;Por qué mataron a
Socrates?».

15



Seminario 8: La transferencia... — Clase 1: 16 de Noviembre de 1960

por donde los cuerpos se juntan, con Platon en una sola alma, con
Freud sin alma en absoluto, pero en todo caso en uno solo — Eros en
tanto que une unitivamente.

Seguramente, pueden ustedes interrumpirme aqui. ;A donde los
llevo? Este Eros, me lo acordaran ustedes, es perfectamente el mismo
en los dos casos, incluso si nos resulta insoportable. Pero esas dos
muertes, /para qué nos las vuelve a traer usted, ese camelo {bateau}
del afio pasado? ;Piensa todavia en eso? ;Y para hacernos pasar qué?
El rio que las separa.’ ;Estamos en la pulsion de muerte o en la dia-
léctica? Les respondo — si. Si, **si la una como la otra nos lleva al
asombro. **°!

Estoy de acuerdo con que me extravio, que no tengo por qué lle-
varlos a los impases ultimos, que al hacerlo en el punto de partida, los
haré asombrar, si ya no lo han hecho, de Freud, si no de Sdcrates.

Sin duda, estos impases mismos, si ustedes no quieren asom-
brarse de nada, se les probara que son simples de resolver. Basta con
que tomen como punto de partida algo muy simple, claro como agua
de roca, la intersubjetividad **por ejemplo**. Yo te intersubjetivo, ta
me intersubjetivas de la barbita, el primero que se ria recibira una bo-
fetada, y bien merecida.

Se dice — ;quién no ve que Freud ha desconocido que no hay
otra cosa en la constante sado-masoquista? El narcisismo explica todo.
Y se dirigen a mi — ;No estuvo usted cerca de sostenerlo? Hay que
decir que en ese tiempo yo ya era reacio a la funcion de su herida, al
narcisismo, pero qué importa. Y se me dird también que mi intempes-
tivo Socrates bien hubiera debido volver, €l también, a esa intersubje-
tividad. Sobre todo, ¢l s6lo cometid un error, el de violar la marcha,
sobre la cual conviene siempre regularnos, de las masas, de las que to-
dos sabemos que hay que esperarlas para mover el dedito en el terreno
de la justicia, pues ellas llegaran a eso necesariamente mafiana. Asi es

2 e

%% pateau, empleado en el renglén anterior en el sentido de “mentira”, “engafio”,
“camelo”, recupera aqui su primer sentido: “barco” — de ahi “el rio que separa”.

31 [si la una lleva a la otra para devolverles el asombro.]

16



Seminario 8: La transferencia... — Clase 1: 16 de Noviembre de 1960

como el asombro es regulado, virado a la cuenta de la falta {faute}.
Los errores jamas seran otra cosa que errores judiciales.

Esto, sin perjuicio de las motivaciones personales, de aquella
que puede constituir en mi esa necesidad de cargar las tintas que siem-
pre tengo, y que hay que buscar en mi gusto por la fanfarronada. Vol-
vemos a caer sobre nuestros pies. Es una inclinacion perversa. Pues mi
sofistica puede ser superflua. Entonces, vamos a volver a partir proce-
diendo del *a***, y retomaré, para tocar tierra, la fuerza de la litote,
para encarar la cosa sin que incluso estén ligeramente asombrados.

La intersubjetividad, ;no es ella lo que es lo mas extrafio al en-
cuentro analitico? Alli, éste puntuaria que nos sustraemos a ella, segu-
ros de que es preciso evitarla. La experiencia freudiana se fija desde
que ella aparece. No florece més que por su ausencia.

El médico y el enfermo, como se dice para nosotros, esa famosa
relacion de la que nos burlamos, ;van ellos a intersubjetivarse a mas y
mejor? Quiza, pero podemos decir que, en ese sentido, uno y otro no
las tienen todas consigo. Me dice eso para consolarme o para compla-
cerme, piensa uno. ¢Quiere enrollarme?, piensa el otro. La relacion
pastor-pastora misma, si se entabla asi, se entabla mal. Esta condena-
da, si queda en eso, a no desembocar en nada. Es por eso que, justa-
mente, esas dos relaciones, médico-enfermo, pastor-pastora, deben di-
ferenciarse a todo precio de la negociacion diplomatica y de la ence-
rrona.

Lo que se llama el poker, el poker de la teoria, aunque no le
guste al sefior Henri Lefébvre, no hay que buscarlo en la obra del se-
fior von Neumann®™ como sin embargo lo ha afirmado recientemente

32 [A] — Nota de DTSE: “El paragrafo siguiente critica la intersubjetividad, «la
relacion pastor-pastoray. Se trata de «a» en el sentido del pequefo otro.”

17



Seminario 8: La transferencia... — Clase 1: 16 de Noviembre de 1960

— lo que hace que, vista mi benevolencia, no puedo deducir de eso
mas que una cosa, que ¢l no conoce de la teoria de von Neumann mas
que el titulo que figura en el catadlogo de las ediciones Hermann. Es
cierto que, de paso, el sefior Henri Lefébvre pone en el registro del p6-
ker la discusion filosofica misma en la que estdbamos metidos. Si no
es su derecho, después de todo, no puedo hacer otra cosa que dejarle
el vuelto de su mérito.

Para volver al pensamiento de nuestra pareja intersubjetiva, mi
primer cuidado como analista sera no ponerme en el caso de que mi
paciente tenga incluso que darme parte de tales reflexiones, y lo mas
simple para ahorrarselo es justamente evitar toda actitud que se preste
a la imputacion de consuelo, a fortiori de seduccion. Aunque evitara
absolutamente esta imputacion, puede suceder que ella se me escape
como tal — si veo al paciente, en ultimo término, tomar tal actitud —
pero no puedo hacerlo mas que en la medida en que subraye que es sin
saberlo que supongo que ¢l lo haga. Todavia seréd preciso que yo tome
mis precauciones para evitar todo malentendido, a saber, tener el as-
pecto de cargarlo con una trapaceria, por poco calculada que sea ella.

Esto tampoco es decir, entonces, que se volveria propio del ana-
lisis el retomar la intersubjetividad en un movimiento que la llevaria a
una potencia segunda — como si el analista entendiera que el analiza-
do se embrolla para que ¢l mismo, el analista, lo vuelva al camino.
No, esta intersubjetividad es propiamente reservada, o mejor todavia,
remitida sine die, para dejar aparecer otro asidero, cuya caracteristica
es justamente ser esencialmente la transferencia.

El paciente mismo lo sabe, la llama, se quiere sorprendido en
otra parte. Ustedes diran que eso es otro aspecto de la intersubjetivi-
dad — incluso, cosa curiosa, en el hecho de que soy yo mismo quien
aqui habria abierto el camino. Pero donde sea que se sitlie esta iniciati-
va, ella no puede serme imputada ahi sino a contrasentido.

Y de hecho, si yo no hubiera formalizado en la posicion de los
jugadores de bridge las alteridades subjetivas que estan en juego en la
posicion analitica, jamas se habria podido fingir verme dar un paso

3 Nota de ST: “Neumann J. von, Morgenstein, O., Theory of games and economic
behavior, Princetown 1953”.

18



Seminario 8: La transferencia... — Clase 1: 16 de Noviembre de 1960

convergente con el esquema de falsa audacia al que un Rickman se
atrevio un dia bajo el nombre de two bodies’ psychology.

Creaciones tales siempre tienen un cierto €xito en el estado de
respiracion anfibia en que se sustenta el pensamiento analitico. Para
que ellas lo logren, bastan dos condiciones. En primer término, que se
las suponga venir de zonas de actividad cientifica honorables, de don-
de pueda volver en la actualidad, por otra parte facilmente ajada, para
el psicoandlisis, una bonificacion de lustre. Aqui, €ste era el caso, pues
Rickman era un hombre que tenia, poco después de la guerra, el aura
benéfica de haberse bafiado en la revolucion rusa, lo que se suponia
que lo habia puesto en plena experiencia de interpsicologia. La segun-
da razon del éxito, es la de no molestar en nada la rutina del analisis.
Y es asi que se rehace un camino por medio de flechas indicadoras
mentales que nos vuelven a conducir al garage.

El nombre de two bodies’ psychology al menos habria podido
tener la virtud de despertarnos en el sentido de lo que la atraccidon de
los cuerpos, que ese nombre evoca, pueda jugar su papel en la preten-
dida situacién analitica. Pero este sentido, obsérvenlo, es justamente el
que estad completamente elidido del empleo de su formula.

Es curioso que tengamos que pasar por la referencia socratica
para ver su alcance. En Sécrates, quiero decir ahi donde se lo hace ha-
blar, la referencia a la belleza de los cuerpos es permanente. Ella es, si
podemos decir, animadora de ese momento de interrogacion en el cual
nosotros incluso no hemos entrado todavia, y donde incluso no sabe-
mos todavia como se reparten la funcidon del amante y la del amado.
Por lo menos, ahi las cosas son llamadas por su nombre, lo que nos
permite hacer a este respecto algunas observaciones utiles.

Si algo en la interrogacion apasionada que anima el punto de
partida del proceso dialéctico tiene efectivamente relacion con el cuer-
po, hay que decir que en el analisis, esta relacion se subraya por medio
de trazos cuyo valor de acento toma su peso de su incidencia particu-
larmente negativa. Que los propios analistas — espero que aqui, nadie
se sentird aludido — no se recomienden por un encanto corporal, es a
eso que la fealdad socratica da su mas noble antecedente, al mismo
tiempo que, por otra parte, nos recuerda que eso de ningiin modo es un
obstaculo al amor. Pero es preciso de todos modos subrayar que el

19



Seminario 8: La transferencia... — Clase 1: 16 de Noviembre de 1960

ideal fisico del psicoanalista, al menos tal como se modela en la ima-
ginacion de la masa, comporta una adicion de grosor obtuso y de limi-
tada patanidad que verdaderamente vehiculiza con ella toda la cues-
tion del prestigio.

La pantalla del cine es aqui el revelador mas sensible. Para ser-
virnos simplemente de la Gltima pelicula de Hitchcock,* vean bajo
qué forma se presenta el que esclarece los enigmas, quien ahi se pre-
senta para zanjar sin apelacion al término de todos los recursos. Fran-
camente, lleva todas las marcas del intocable.

Igualmente palpamos ahi un elemento esencial de la conven-
cion, puesto que se trata de la situacion analitica. Para que ella sea
violada de una manera que no sea indignante — tomemos siempre el
mismo término de referencia, el cine — es preciso que quien desem-
penia el papel del analista — vean De pronto, el verano pasado — que
el terapeuta, quien lleva la caritas hasta devolver noblemente el beso
que una desdichada le encaja en los labios, sea buen mozo. Ahi, es ab-
solutamente preciso que lo sea. Es cierto que también es neurociruja-
no, y que prontamente se lo remite a sus trepanaciones. No es una si-
tuacion que podria durar.

En suma, el andlisis es la unica praxis donde el encanto es un
inconveniente. Romperia el encanto. ;Quién oyo hablar, entonces, de
un analista con encanto?

No son €stas observaciones inutiles, aunque puedan parecer he-
chas para divertirnos. Importa que sean evocadas en su momento. No
es menos notable que en la direccion del enfermo, el acceso mismo al
cuerpo, que el examen médico parece requerir, es alli habitualmente
sacrificado, por regla. Vale la pena que eso sea destacado. No basta
con decir que eso es para evitar unos excesivos efectos de transferen-
cia. ;Y por qué esos efectos serian mas excesivos, a ese nivel? Tam-
poco es el hecho de una pudibundez anacronica, como se ve subsistir
sus huellas en algunas zonas rurales, en los gineceos islamicos, en ese
increible Portugal donde el médico no ausculta sino a través de sus
vestidos a la bella extranjera. Nosotros encarecemos al respecto, y una
auscultacion, por necesaria que pueda parecer al inicio de un trata-

34 Nota de ST: “Psicosis”.

20



Seminario 8: La transferencia... — Clase 1: 16 de Noviembre de 1960

miento, o que lo sea en su curso, funciona alli como ruptura de la re-
gla.

Veamos las cosas bajo otro angulo. Nada menos erotico que esa
lectura de los estados instantaneos del cuerpo en la que sobresalen al-
gunos psicoanalistas, pues es en términos de significante, podemos de-
cir, que esos estados del cuerpo son traducidos. El foco de la distancia
por la que esta lectura se acomoda, exige de parte del analista [tanta
aversion como interés]™>.

No decidamos demasiado rapidamente el sentido de todo eso.

Se podria decir que esta neutralizacion del cuerpo, que parece,
después de todo, el fin primero de la civilizacion, tiene que ver aqui
con una urgencia mayor, y que tantas precauciones suponen la posibi-
lidad de su abandono. No estoy seguro de eso. [Aqui solamente intro-
duzco la cuestion de lo que es esta epojé.]’® Sin duda, seria apreciar
mal las cosas no reconocer, en el punto de partida, que el psicoanalisis
exige en su inicio un alto grado de sublimacion libidinal a nivel de la
relacion colectiva. La extrema decencia que bien podemos decir que
es mantenida de la manera mas habitual en la relacion analitica, da pa-
ra pensar que, si el confinamiento regular de los dos interesados en un
recinto al abrigo de toda indiscrecion no desemboca sino muy rara-
mente en una coaccion corporal del uno sobre el otro, es que la tenta-
cion que ese confinamiento entrafiaria en cualquier otra ocupacion es
menor aqui que en otra parte. Atengdmonos a eso, por el momento.

La célula analitica, incluso mullida, **incluso todo lo que uste-
des quieran**, no es nada menos que un lecho de amor, y €so se sos-
tiene en que, a pesar de todos los esfuerzos que se hacen para reducirla
al denominador comun de la situacion, con toda la resonancia que po-
demos dar a este término familiar, no es una situacién como para lle-
gar a eso. Como recién lo decia, es la situacién mas falsa que haya.

3 #*yn interés equivalente**

36 ’ . .7 .
**Aqui solamente introduzco la cuestion de lo que es el cuerpo. Atengamonos
por el momento a esta observacion.**

21



Seminario 8: La transferencia... — Clase 1: 16 de Noviembre de 1960

Lo que nos permite comprenderlo, es justamente la referencia
que la vez que viene trataremos de tomar a lo que es, en el contexto
social, la situacion del amor mismo. Es en la medida en que podremos
acercarnos a lo que Freud ha palpado més de una vez, a saber lo que
es en la sociedad la posicion del amor, posicién precaria, posicion
amenazada, digamoslo inmediatamente, posicion clandestina — es en
esa misma medida que podremos apreciar por qué, y como, en el mar-
co mas protegido de todos, el del consultorio analitico, la posicion del
amor se vuelve todavia mas paradojal.

Suspendo aqui, arbitrariamente, este proceso. Que les baste con
ver en qué sentido entiendo que tomemos la cuestion.

Rompiendo con la tradicion que consiste en abstraer, en neutra-
lizar, y en vaciar de todo su sentido lo que puede estar en juego en el
fondo de la relacion analitica, entiendo partir del extremo de lo que
supone el hecho de aislarse con otro ;para ensenarle qué? — lo que le
falta {ce qui lui manque}.

Situacion todavia mas temible, si pensamos justamente que, por
la naturaleza de la transferencia, **ese “lo que le falta”***’) va a
aprenderlo en tanto que amante. Si estoy ahi para su bien, no es cierta-
mente en el sentido, tranquilizador, en que la tradicion tomista lo arti-
cula como Amare est velle bonum alicui,” puesto que ese bien es ya
un término mas que problematico — si consintieron en seguirme el

afo pasado, esta superado.

No estoy ahi, al fin de cuentas, para su bien, sino para que ¢l
ame. ;Esto quiere decir que debo ensefarle a amar? Seguramente, pa-
rece dificil elidir la necesidad de esto — para lo que es amar y lo que
es el amor, habra que decir que las dos cosas no se confunden. Para lo
que es amar y saber lo que es amar, debo al menos, como Socrates,
poder darme el testimonio de que sé algo de eso. Ahora bien, si entra-
mos en la literatura analitica, eso es precisamente lo que menos esta
dicho. Parece que el amor en su acoplamiento primordial, ambivalen-
te, con el odio, sea un término que vaya de suyo. No vean otra cosa,

o que le falta]

3% Amar es querer el bien de alguien.

22



Seminario 8: La transferencia... — Clase 1: 16 de Noviembre de 1960

en mis observaciones humoristicas de hoy, que algo destinado a hacer-
les cosquillas en la oreja.

El amor, sin embargo, una larga tradicion nos habla de él. Viene
a desembocar, en ultimo término, en esa enorme elucubracion de un
Anders Nygren,” quien lo escinde radicalmente en esos dos términos
increiblemente opuestos en su discurso, del Eros y el Agape. Pero de-
tras de eso, durante siglos, no se ha hecho otra cosa que debatir sobre
el amor. ;No es, otra vez, algo para asombrarse el que nosotros, los
analistas, que nos servimos de él, que no tenemos sino esa palabra en
la boca, se pueda decir que, por relacion a esa tradicion, nos presenta-
mos verdaderamente como los més despojados, desprovistos de toda
tentativa, incluso parcial, no digo de revision, de adicion a lo que du-
rante siglos se ha proseguido sobre este término, sino incluso de algo
que simplemente no sea indigno de esa tradicién? ;No hay ahi algo
sorprendente?

Para mostrarselos y hacérselos sentir, he tomado como objeto
de mi préximo seminario el recuerdo de un texto de interés verdadera-
mente monumental, original por relacién a toda la tradicion que es la
nuestra sobre el asunto de la estructura del amor — El Banquete.

Si alguien, que se sintiera suficientemente aludido, quisiera dia-
logar conmigo al respecto, no veré en ello mas que ventajas para inau-
gurar una relectura de ese texto atiborrado de enigmas, donde todo es-
td para mostrar, y especialmente todo lo que la masa misma de esa
elucubracion religiosa que nos penetra por todas nuestras fibras, que
esta presente en todas nuestras experiencias, debe a ese testamento ex-
traordinario de la Schwérmerei de Platon.

Les mostraré lo que podemos encontrar alli, lo que podemos de-
ducir de eso, como puntos de referencia esenciales, y hasta en la histo-
ria de ese debate sobre lo que verdaderamente ha pasado en la primera
transferencia analitica. Que podamos encontrar alli todas las claves
posibles, pienso que, cuando hayamos hecho la experiencia de eso, no
serd dudoso para ustedes.

% Nota de ST: “Nygren A., «Erds et Agapé, la notion chrétienne de I’amour et de
ses transformations», trad., Jundt, P., Paris, Aubier, éditions Montaigne, 3 v,
1952”.

23



Seminario 8: La transferencia... — Clase 1: 16 de Noviembre de 1960

Seguramente, estos no son términos — tan ostensibles — que
dejaré pasar facilmente en algun resumen publicado. Tampoco son
formulas cuyos ecos me gustaria que fueran a alimentar en otra parte
las habituales arlequinadas. Esperaré que, este afo, sepamos entre
quiénes estamos y quiénes somos.

establecimiento del texto,
traduccion y notas:
RICARDO E. RODRIGUEZ PONTE

para circulacion interna

de la
ESCUELA FREUDIANA DE BUENOS AIRES

24



